
  + 7 September 2024
 M Vriendendag
PAX p. Prior

Is bidden menselijk?
De antropologische ondergrond van het gebed

Paus Franciscus heeft een speciaal jaar van gebed uitgeroepen. Daarom zal Vader Abt spreken

vanuit de vraag of bidden monnikenwerk is. Mij is gevraagd om meer fundamenteler en algemener

over het gebed te spreken: is bidden wel mensenwerk? Voor bepaalde mensen is bidden immers iets

minderwaardigst. Bidden heeft met bede te maken en dit betekent dat men toegeeft het zelf niet

alleen af te kunnen. En vragen om hulp  maakt afhankelijk en ondergeschikt. De moderne mens

moet echter zelfredzaam zijn, niemand nodig hebben om te leven. Is het daarom wel menselijk om

te bidden of gaat het tegen de menselijke waardigheid in? Om die vraag te kunnen beantwoorden

moeten we ons eerst afvragen hoe het mogelijk is dat de mens kan bidden en vervolgens waarom

hij dit in feite altijd gedaan heeft.

1. WAAROM KUNNEN MENSEN BIDDEN EN DIEREN NIET?

We beginnen met de constatering dat dieren niet kunnen bidden. Er zijn vele verschillen tussen

mensen en dieren, maar enkele hiervan springen er uit in verband met het bidden. We zullen er drie

noemen.

De kerkvaders wijzen ons erop dat de dieren geschapen zijn met de blik omlaag. Ze kunnen

nauwelijks omhoog kijken, terwijl de mens rechtop loopt en de mogelijkheid heeft zijn ogen

omhoog te richten naar wat boven hem uitgaat. Dit is op zich een fysiek gegeven, maar het heeft

geestelijke gevolgen.

De mens is ook fundamenteel hulpbehoevend. Hij heeft zoveel hulpmiddelen nodig om te

overleven: kleding, schoeisel, beschutting tegen kou en warmte, vuur om zijn eten klaar te maken,

enz. Hij is als het ware noodlijdend geschapen en daarom afhankelijk van hulp uit zijn omgeving.

De mensen hebben de beschikking over spraak en taal. Dieren kunnen niet spreken. Taal is

een instrument tot communicatie. Het bestaat volgens van Dale uit spraakklanken waarmee je je

gedachten en gevoelens aan anderen kenbaar maakt. Om een persoonlijk relatie te kunnen

opbouwen heeft de mens een taal nodig. Volgens wetenschappers is het ongeveer vijftigduizend jaar

geleden dat wij voor het eerst van een taal kunnen spreken. Daarvoor waren er ook reeds allerlei

communicatiemiddelen, zoals gebaren of kreten. Zelfs de dieren geven elkaar signalen als er gevaar

dreigt. Maar om te kunnen spreken is een ontwikkeld spraakorgaan nodig dat duidelijk kan

articuleren om de verschillende klanken voort te brengen. En taal maakt het mogelijk zijn behoefte

kenbaar te maken: taal en hulpvaardigheid gaan hand in hand.

In zekere zin kunnen we zeggen dat de mens zich op drievoudig wijze bewust is van

mogelijkheden die dieren ontberen. De mens kan omhoog kijken en beseffen dat er iets groter is dan

hijzelf. De mens heeft hulpmiddelen nodig en kan in noodsituaties beseffen dat hij hulp nodig heeft.

En de mens kan in de spraak zijn gevoelens en gedachten uiten om zijn nood kenbaar te maken en

tot een persoonlijk contact komen. Die voorwaarden zijn onmisbaar om te kunnen bidden. De mens

1



verschilt van de dieren en daardoor is hij in staat is bidden. Maar is bidden geen voorbijgaande fase

in de ontwikkeling van het menselijk geslacht, die achter ons ligt en in onze tijd achterhaald en

overbodig is? De mens kan bidden. Maar is dit ook wenselijk?

2. DE ‘VERLICHTE MENS’ EN ZIJN HOUDING TEGENOVER RELIGIE

In de 18e eeuw, de eeuw van de rede en de Verlichting, kwam de theorie op dat de primitieve mens

begonnen is met zich te beschermen door gebruik te maken van magische handelingen. Vervolgens

is de mens “religieus” geworden en ging zich in geloof richten tot hogere krachten om daar de

nodige bescherming te vinden. Dat zijn voorbijgestreefde fasen omdat men nu, in de verlichte

achttiende eeuw, de hulp vindt in de ratio en het verstand. Zo zouden er drie opeenvolgende fasen

in de ontwikkeling van het menselijk geslacht te onderscheiden zijn: een magische, een religieuze

en een verstandelijke. Laten we ze wat nauwkeuriger bezien.

In de eerste fase zou de mens zich door magische rituelen beschermen tegen allerlei

noodsituaties van de omgeving. In de magie is de mens ervan overtuigd dat hij door allerlei rituelen

te verrichten de omgeving naar zijn hand kan zetten. Kenmerkend is het besef van eigenmachtigheid

en vertrouwen op eigen kracht, twee eigenschappen die de eerste mensen leken te ontberen. Zij

waren zich waarschijnlijk vooral bewust van hun onmacht.

Vele tienduizenden jaren geleden zijn de zogenaamde grotschilderingen ontstaan. Er zijn

verschillende theorieën over de betekenis van dergelijke schilderingen en wij begrijpen de motivatie

van de oorspronkelijke makers niet. We weten niet wat er zich in de hoofden van de holbewoners

heeft afgespeeld. Sommigen veronderstellen dat de reden tot het afbeelden van de dieren angst voor

deze dieren was. Om deze angst te bezweren vroeg men aan de beste tekenaar van de stam het dier

op een rots te tekenen met houtskool dan wel kleurstoffen. Kortom het zou het bezweren betreffen

van het angstaanjagende om hen heen. Anderen hebben gesteld dat het afbeelden van prooidieren

deel uitmaakte van magische jachtrituelen. Hoe dan ook, het lag niet voor de hand om af te dalen

in een donkere onbekende ruimte, want de mens was en is nog steeds bang in het donker. Afdalen

in een donkere grot met een paar walmende fakkels om zich creatief te gaan uitleven, lijkt minder

waarschijnlijk. De afbeeldingen ontstonden waarschijnlijk naar aanleiding van riten in verband met

belangrijke gebeurtenissen zoals dood, jacht, vruchtbaarheid en het afweren van het boze. Misschien

was het een ritueel om zijn eigen angst te overwinnen.

Hoe dan ook, we kunnen slechts vermoeden dat de primitieve mens zich probeerde te beschermen

met bepaalde al dan niet magische rituelen. Om dat te kunnen doen, moet men allereerst geloven

in de werkzaamheid van de rite en dit besef komt zeer dicht bij de religie. De eventuele eerste en

tweede fase lijken moeilijk te onderscheiden.

3. DE HOMO RELIGIOSUS VAN MIRCEA ELIADE

In een tweede fase van de mensheid zou men zich zijn gaan richten tot hogere machten. In de vorige

eeuw is de vergelijkende godsdienst wetenschap, die we beter religie-wetenschap kunnen noemen

omdat er religies zijn zonder godsbegrip, tot grote bloei gekomen. Zo heeft men de

verschijningsvormen van het menselijk gedrag in de loop der tijden onderzocht en aangetoond dat

2



de mens van nature gericht staat op het religieuze, het hogere dat boven hem uitstijgt. Deze inherente

religiositeit betreft geen persoonlijk geloof maar verwijst naar een existentiële drijfveer naar

transcendentie, vrijheid en zingeving, onafhankelijk van de al dan niet religieuze achtergrond of

overtuiging.

In onze tijd komen we dit natuurlijk religieus sentiment opvallend vaak tegen, want de

rationaliteit van de wetenschap bevredigt vooral jongeren niet. De mens is op zoek naar zingeving

voor zijn leven en staat zo open voor transcendentie en zingeving. We kunnen denken aan het

zogenaamde “ietssisme”, mensen geloven in ‘iets’ zonder dat dit verder geduid wordt.

Er leeft in elke mens een soort natuurlijke religiositeit, wat nog niet het zelfde is als persoonlijk

geloof. Dit laatste zou ik een eventuele vierde fase kunnen noemen: na een magische, algemeen

religieuze en rationele fase kan uiteindelijk een geloof ontspringen dat gebaseerd is op een

persoonlijke relatie met het transcendente, met het Hogere, met God. Die God die alles overheerst

wordt dan concreet mijn God.

Vooral de onderzoeker  Mircea Eliade (1907-1986) heeft hierover geschreven. Hij  spreek

over de mens als een homo religiosus en hij is de bekendste vertegenwoordiger van deze theorie uit

de culturele antropologie. Maar reeds Cicero noemt religiositeit en ritualisme als karakteristiek voor

het gedrag van de mens. Hoewel de menselijke religieuze ervaring totaal verschillend kan zijn,

afhankelijk van de cultuur en de omgeving, ontdekte hij overal ter wereld en in alle tijden dat er

bepaalde plaatsen en tijden afgezonderd werden, die als sacraal worden ervaren. Volgens Eliade

ervaart de mens de heilige plaatsen en tijden als meer werkelijk dan de andere tijden en plaatsen.

Elke religie identificeert een plaats of plaatsen waar de transcendentie in de wereld

doorbreekt. En in bijna alle religies speelt ook de tijd van doorbraak een rol als de oorsprong van

de schepping van de werkelijkheid. Mythen en rituelen spelen de rol van herbeleving en re-

actualisatie van de oorspronkelijke doorbraak.

Meer dan vier millennia lang, zo ontdekte Eliade, zochten de mensen in bijna elke cultuur

over de hele wereld het heilige of sacrale. Gemeenschappelijk hadden al deze mensen:

1. Het geloof in het sacrale waarin absolute waarheid en goedheid te vinden is.

2. Het sacrale verlangt ernaar met de mensen in contact te komen en zo in de profane wereld op

bepaalde plaatsen binnen te komen.

3. Als het sacrale doorbreekt, heiligt het de plaats en tijd van binnentreden.

4. De viering van rituelen en het verhalen van mythen ondersteunt niet alleen de deelnemers maar

bevat ook lessen over het doel van het leven, het goede dat nagestreefd moet worden, de deugden

en wetten die helpen het goede te bereiken en de ondeugden dat dit zal ondermijnen.

Hoe kunnen we dit verschijnsel verklaren? Geen enkele combinatie van natuurlijke

fenomenen kan komen tot een transnatuurlijke of bovennatuurlijke verschijningsvorm. De

wetenschappelijke houding tegenover de homo religiosus is nogal verschillend. Er worden allerlei

binnenwereldse verklaringen gezocht. Eliade is over deze verklaringen  zeer duidelijk:  Elke poging

om het wezenlijke van zulk een fenomeen te begrijpen vanuit de fysiologie, psychologie, sociologie,

economie, linguistiek, kunst of elk andere studie is verkeerd: het slaat de plank mis wat betreft het

ene unieke en onherleidbare element in dit alles: het element van het sacrale.

3



Religie is niet alleen de sleutel om met de transcendente werkelijkheid in contact te komen

maar ook met de betekenis van het leven. Eliade geloofde dat een mens van voor de 18e eeuw die

niet zou geloven, zijn leven als doelloosheid, richtingloosheid en ondeugdelijkheid zou ervaren.

Eliade schrijft over de homo religiosus: Ongeacht de historische context waarin hij zich

bevindt, gelooft homo religiosus altijd dat er een absolute realiteit is, het heilige, dat deze wereld

overstijgt maar zich in deze wereld manifesteert, waardoor het wordt geheiligd en werkelijk wordt.

Hij gelooft verder dat het leven een heilige oorsprong heeft en dat het menselijk bestaan   al zijn

mogelijkheden realiseert naarmate het religieus is, dat wil zeggen, deelneemt aan de realiteit.

4. DE MODERNE NIET-RELIGIEUZE MENS

Als de mens van nature religieus is en gericht is op het hoger door zich in gebed daarnaar te richten,

wat betekent dit dan voor de moderne mens die niet-religieus wil zijn? In zekere zin is het

wetenschappelijke vooruitgangsgeloof voor velen een vervanging van religie geworden, als een

soort nieuwe religie, maar zonder gebed en zonder openheid naar het transcendente. 

Voor Eliade verhoogt deze afwezigheid van het sacrale bij moderne niet-religieuze mensen angsten

over bestaan, betekenis en realiteit (wat we een “existentiële angsten” kunnen noemen). Het komt

voort uit de afwezigheid van dingen waarnaar de mens ten diepste verlangt – dat wil zeggen, het

transcendente, waarnaar iedere mens impliciet of expliciet verlangt. Citaat van Eliade:  De mens

maakt zichzelf, en hij maakt zichzelf alleen volledig in verhouding tot hoe hij zichzelf en de wereld

desacraliseert. Het heilige is het voornaamste obstakel voor zijn vrijheid. Hij zal alleen zichzelf

worden wanneer hij volledig is gedemystificeerd. Hij zal niet echt vrij zijn totdat hij de laatste god

heeft gedood.

Voor Eliade geldt dat hoe meer de moderne niet-religieuze mensen het heilige en het

transcendente afwijzen, hoe acuter hun vervreemding van zichzelf en de realiteit wordt. Interessant

genoeg ondersteunt statistische verificatie van de positieve effecten van religie op de menselijke

psyche ook omgekeerd deze gedachte.

De enige oplossing voor de moderne niet-religieuze mens is volgens Eliade gelegen in de

openheid voor het transcendente, voor het bovennatuurlijke zoals we vanuit de theologie zouden

zeggen. Is deze collectieve existentiële angst en crisis bij de moderne niet-religieuze mens

onvermijdelijk? Moeten vrijheid en zelfidentiteit voortkomen uit de afwijzing van het heilige, zoals

de moderne niet-religieuze mens gelooft? Eliade, en elke christen met hem, denkt van niet. Hij biedt

een oplossing voor de existentiële angst van de moderne tijd, namelijk een openheid voor de

transcendente realiteit in ons en voor collectieve deelname aan de religieuze gemeenschap, rituelen

en symbolen.

Een lichtpuntje voor de moderne mens is te vinden in de zingeving. Steeds meer mensen

ervaren hun leven als 'zin-loos' en dus 'waarde-loos'. In de houding ten opzichte van het leven vinden

we dit terug. Vijftig jaar geleden waren er onder invloed van Jean-Paul Satre studenten die de stap

uit de zinloosheid durfden te zetten door zelfmoord te plegen. Ook ik heb zelf existentieel die strijd

tussen zinvol leven of zelfmoord moeten voeren, maar voelde in de diepte dat mijn leven zinvol was.

Pas later begreep ik dat dit voortkwam uit de liefde van God voor mij. In onze tijd zien we veel

4



mildere reacties op het gevoel dat het leven zinloos en waardeloos is. Maar velen hebben ook dat

diepe gevoel dat Eliade als de openheid naar het transcendente duidt. Zij gaan op zoek naar zin en

waarde in hun leven.

De drie fasen die de Verlichting beschrijft als de ontwikkeling van de mens kunnen we
misschien beter zien als verschillende houdingen tegenover de wereld. De magische houding is er
een van eigenmachtigheid: ik heb door bepaalde rituelen macht over de wereld om mij heen. De
algemeen religieuze houding is er een van overgave en vertrouwen op hetgeen mij te boven gaat,
terwijl de rationele houding geheel vertrouwt op het verstand en men is zichzelf genoeg. Voor een
christen schieten echter alle drie de houdingen tekort. God heeft zich immers geopenbaard en wil
een persoonlijk contact met elk van ons.

Keren we terug naar die vraag: is bidden menselijk? Als we Eliade mogen geloven, zouden
we haast zeggen dat het onmenselijk is om niet te bidden! Een verrassende conclusie voor een
cultureel-antropoloog, maar voor elke homo religiosus en christen haast vanzelfsprekend.

5. SINT AUGUSTINUS EN HET GEBED

Ook sint Augustinus vroeg zich af: Waarom bidt de mens? Hij wijst ook in eerste instantie naar de
hulpbehoeftigheid van de mens. We merken dat de mens is noodsituaties gemakkelijk begint te
bidden. En zelfs ongelovigen doen dat. Hij bedoelde daarmee de niet-christenen. Vanuit onmacht
en eenzaamheid richt de mens zich tot een macht die groter is dan hijzelf. Het smeekgebed is dan
ook het gebed dat het meest voorkomt in alle religies. Het behoort dus tot de algemene religiositeit.
Maar wat maakt het tot een christelijk gebed? Daarvoor verwijst sint Augustinus allereerst naar onze
fundamentele ontoereikendheid als schepsel. Niemand is zichzelf genoeg noch de laatste grond van
zichzelf. Wie meent God niet nodig te hebben gaat aan eigen zwakheid en zondigheid ten gronde.

Maar er is meer. Naast de ervaring van onze ontoereikendheid wijst Augustinus erop dat wij
geschapen zijn naar God toe.  Eliade zou zeggen: de mens staat open voor het hogere. Augustinus
zegt meer: het hogere, God, staat open voor de mens! Als schepsel is de mens onderweg naar God
toe als zijn laatste toekomst. Afhankelijkheid van God moet zich vertalen in aanhankelijkheid aan
God. Onze oorsprong wil ook onze toekomst zijn. De grond van ons bidden wordt gevormd door
onze zondigheid, beperktheid en schepsel-zijn. Bidden is voor Augustinus spreken met God. Een
ontmoeting en dialoog vereist twee personen. God spreekt ons op allerlei wijzen het eerst aan.

Voor de niet-religieuze moderne mens is het leven zonder zin, zonder doel, zonder waarde.
Maar voor de gelovige is God de betekenis van ons leven; Hij is het einddoel van ons leven en geeft
ons leven waarde. Daarin ligt de diepste betekenis van ons gebed. Een gebed dat alleen maar
vragend is vanuit onze nood, kan blijven hangen in de algemene religiositeit van elke mens. Dat is
het gebed van de homo religiosus. Ons gebed mag veel meer zijn, omdat het in volle vertrouwen
verricht kan worden in een persoonlijke relatie. Maar blijft het dan alleen bij een bede en daarna
dankzegging? Juist in onze relatie met God zullen we de homo religiosus in ons kunnen overstijgen
door in lofzang en lofprijzing God te verheerlijken.
Wij kunnen bidden, wat de dieren niet kunnen. Maar nog belangrijker: wij kunnen loven en prijzen
wat de engelen en de andere hemelingen samen met ons willen doen, nu en in de eeuwigheid.
Daarom willen we eindigen met de hemelse lofzang die we in het Boek van de openbaring vinden:
De lof en de heerlijkheid en de wijsheid en de dank, de eer en de macht en de sterkte aan onze God
in de eeuwen der eeuwen. Amen. (Openb. 7,12)

5


